
Jurnal Keperawatan Florence Nightingale (JKFN) 
Vol. 8, No. 2, Desember 2025, pp. 135~141 

ISSN: 2657-0548, DOI: 10.52774/jkfn.v8i2.247 

Published by Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Stella Maris Makassar  

  

 

135 Rismawati et al 

 

Research article 

https://doi.org/10.52774/jkfn.v8i2.368 
 

Controversy of Female Genital Mutilation (FGM): A Review of Islamic Fatwas, 

Medical Perspectives, and Legal Regulations in Indonesia 

 
Kontroversi Khitan Perempuan: Tinjauan Fatwa Islam, Perspektif Medis, dan Regulasi Hukum di Indonesia 

 

Rismawati1*, Saila Nurul Nurlaila2, Nisrina Putri Irpani 3, Muhammad Raihan Fadhil 

Azhar4, Sulthan Nadhif Anhaf Rabbani Koswara5, Ahmad Fauzi6, Tedi Supriyadi7 
 

1,2,3,4,5,6,7Program Studi S1 Keperawatan, Universitas Pendidikan Indonesia 

*Corresponding author: rismawati120625@upi.edu 
 

Received: 18-05-2025; Revised: 27-11-2025; Accepted: 28-11-2025 

ABSTRAK 

Female genital mutilation (FGM) atau khitan perempuan merupakan praktik yang masih diperdebatkan di Indonesia, 

baik dari sisi agama, kesehatan, maupun hukum. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi pandangan tokoh agama 

dan tenaga medis terhadap praktik khitan anak perempuan, serta menelaah kesesuaiannya dengan ajaran Islam, standar 

medis, dan regulasi yang berlaku. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode wawancara semi-

terstruktur yang melibatkan lima narasumber dari kalangan tokoh agama dan profesional kesehatan di wilayah 

Sumedang. Analisis dilakukan menggunakan pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola dan pandangan yang 

muncul. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sebagian tokoh agama masih memandang khitan perempuan sebagai 

tindakan sunnah, namun tidak mewajibkan pelaksanaannya, terutama jika dapat menimbulkan mudarat. Sementara itu, 

dari sisi medis, praktik ini dianggap tidak memiliki manfaat kesehatan dan justru dapat membahayakan secara fisik 

maupun psikologis. Praktik ini juga dinilai bertentangan dengan hak anak dan tidak lagi dianjurkan secara hukum di 

Indonesia. Penelitian ini menyimpulkan perlunya edukasi yang menyeluruh dan kolaborasi antara tokoh agama, tenaga 

medis, dan pembuat kebijakan guna mencegah praktik khitan perempuan secara bertahap melalui pendekatan yang 

berbasis nilai agama, perlindungan kesehatan, dan hak anak. 

 

Kata Kunci: khitan perempuan; pandangan islam; pandangan medis; hak anak; perlindungan kesehatan. 

ABSTRACT  
 
Female genital mutilation (FGM) is a debated practice in Indonesia, from religious, health and legal perspectives. This 

study aims to explore the views of religious leaders and medical professionals on the practice of female circumcision, 

and examine its compatibility with Islamic teachings, medical standards, and applicable regulations. This study used a 

qualitative approach with a semi-structured interview method involving five resource persons from among religious 

leaders and health professionals in the Sumedang area. Analysis was conducted using a thematic approach to identify 

patterns and views that emerged. The results showed that some religious leaders still view female circumcision as a 

sunnah action, but do not require its implementation, especially if it can cause harm. Meanwhile, from a medical 

perspective, this practice is considered to have no health benefits and can actually cause physical and psychological 

harm. The practice is also considered contrary to children's rights and is no longer legally recommended in Indonesia. 

This study concludes that there is a need for comprehensive education and collaboration between religious leaders, 

medical personnel, and policy makers to gradually prevent the practice of female circumcision through an approach 

based on religious values, health protection, and children's rights. 

 

Keywords: female circumcision; islamic perspective; medical perspective; child rights; health protection. 

 
This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

1. PENDAHULUAN 

Female Genital Mutilation (FGM) atau pemotongan genital perempuan merupakan seluruh prosedur 

yang melibatkan penghilangan sebagian atau seluruh bagian genital eksternal perempuan, atau tindakan lain 

yang menyebabkan cedera pada organ genital dengan tujuan non-medis. FGM diklasifikasikan menjadi empat 

tipe utama: Tipe 1, yaitu pemotongan sebagian atau seluruh glans klitoris dan/atau preputium; Tipe 2, berupa 

pemotongan glans klitoris dan labia minora dengan atau tanpa pemotongan labia majora; Tipe 3 atau infibulasi, 

yakni penyempitan lubang vagina melalui pembuatan penutup dengan memodifikasi atau menjahit labia; serta 

https://doi.org/10.52774/jkfn.v8i2.368
https://doi.org/10.52774/jkfn.v8i2.368
mailto:rismawati120625@upi.edu
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Keperawatan Florence Nightingale, Vol. 8, No. 2, Desember (2025):  pp. 135-141  

 

136 Rismawati et al 

 

Tipe 4, mencakup prosedur merugikan lain seperti menusuk, menggores, mengikis, atau mengotorisasi area 

genital. Dalam praktik sosial tertentu, FGM kerap disamakan dengan khitan atau sirkumsisi, yaitu pemotongan 

sebagian atau seluruh preputium yang menutupi glans penis pada laki-laki atau klitoris pada perempuan. Secara 

medis, khitan hanya memberikan manfaat pada laki-laki karena dapat mencegah penumpukan smegma atau 

kotoran di bawah preputium yang berpotensi menimbulkan infeksi serta membantu menjaga kebersihan organ 

reproduksi. Sementara itu, dalam ajaran Islam, praktik khitan dipandang sebagai bagian dari syariat Nabi 

Ibrahim A.S., sebagaimana ditegaskan dalam QS. An-Nahl ayat 123. Namun demikian, pandangan ulama 

mengenai hukum khitan perempuan masih bervariasi, mulai dari wajib, sunnah, hingga makrumah atau bentuk 

penghormatan (Rahmawati et al., 2017). Keragaman interpretasi inilah yang kerap menimbulkan tumpang 

tindih antara dimensi agama, budaya, dan prosedur yang secara global dikategorikan sebagai FGM. 

Di Indonesia, praktik khitan perempuan (Female Genital Mutilation/Cutting – FGM/C) memunculkan 

perdebatan yang kompleks karena beririsan antara ajaran agama, budaya, regulasi negara, dan hak asasi 

manusia. Meskipun Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui Fatwa No. 9A Tahun 2008 menyebutkan bahwa 

khitan perempuan bersifat sunnah, fatwa ini tidak mewajibkan maupun melarangnya. Bahkan, Kementerian 

Kesehatan RI menerbitkan Peraturan No. 1636 Tahun 2010 yang memberikan panduan teknis pelaksanaan 

khitan perempuan (Hermanto, 2016). Namun, dari perspektif kesehatan, praktik ini terbukti berisiko 

menimbulkan komplikasi serius seperti infeksi, pendarahan, trauma psikologis, dan gangguan fungsi 

reproduksi (Santi, 2006; Shaamash & Eskandar, 2025). 

Research gap yang teridentifikasi adalah kurangnya pemahaman masyarakat dan tenaga medis tentang 

dampak jangka panjang khitan perempuan (Female Genital Mutilation), ditambah dengan minimnya 

pendekatan edukasi yang melibatkan tokoh agama dan budaya. Paradoksnya, keterlibatan tokoh-tokoh ini, 

beserta tenaga medis, seringkali memperkuat praktik ini, terutama di wilayah yang mengalami urbanisasi pesat 

(Honor, 2025; Jaya dkk., 2024). Situasi ini semakin diperparah oleh kebijakan pemerintah yang ambigu dan 

lemahnya literasi publik terkait literasi kesehatan reproduksi. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: “Bagaimana 

persepsi dan peran tokoh agama serta tenaga kesehatan terhadap praktik khitan perempuan di Indonesia? serta 

bagaimana pemahaman masyarakat terhadap khitan perempuan ditinjau dari sisi keagamaan, budaya, dan 

kesehatan?”. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi pemahaman dan persepsi para tokoh agama 

dan tenaga kesehatan terhadap praktik khitan perempuan, serta menganalisis pengaruh regulasi, nilai budaya, 

dan ajaran agama dalam mempertahankan praktik tersebut. Penelitian ini juga bertujuan memberikan gambaran 

tentang risiko kesehatan dan dampak psikologis akibat khitan perempuan, serta merumuskan pendekatan 

edukasi yang melibatkan tokoh agama dan medis untuk mencegah praktik FGM/C secara lebih efektif. 

Sebagai penelitian kualitatif, hipotesis tidak dirumuskan dalam bentuk hubungan kausal seperti pada 

penelitian kuantitatif, melainkan dalam bentuk asumsi dasar atau fokus kajian. Penelitian ini dibangun atas 

asumsi bahwa praktik khitan perempuan di Indonesia lebih dilandasi oleh nilai-nilai budaya dan legitimasi 

sosial keagamaan daripada pertimbangan medis atau hak asasi. Selain itu, diasumsikan bahwa persepsi dan 

pemahaman tokoh agama serta tenaga kesehatan sangat berpengaruh terhadap keberlanjutan atau penghapusan 

praktik ini di masyarakat. 

 

2. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif eksploratif. Desain ini 

dipilih karena memungkinkan peneliti menggali secara mendalam pemahaman, pandangan, dan pengalaman 

dari tokoh agama dan tenaga medis mengenai praktik khitan perempuan (Creswell, 2014). Penelitian dilakukan 

di Kabupaten Sumedang, Jawa Barat, pada bulan Maret hingga April 2025. 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur yang dirancang berdasarkan 

panduan pertanyaan terbuka. Teknik ini dipilih untuk memberikan fleksibilitas kepada peneliti dan 

subjek dalam mengembangkan jawaban yang lebih reflektif (Miles et al., 2014). Dengan menggunakan 

purposive sampling, lima subjek direkrut: dua pemimpin agama dan tiga tenaga medis (bidan dan dokter), yang 

semuanya memiliki pengalaman atau wewenang dalam masalah sunat perempuan. 

Prosedur pengumpulan data diawali dengan penyusunan instrumen wawancara, dilanjutkan dengan 

pengumpulan data melalui wawancara tatap muka. Dengan persetujuan dari semua subjek, semua sesi direkam 

dalam bentuk audio.Selanjutnya, data hasil wawancara ditranskripsi secara verbatim. 

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis tematik dengan langkah-langkah: membaca 

transkrip secara berulang, mengikuti proses pengkodean pernyataan-pernyataan penting, mengkategorikan 

kode-kode ini menjadi tema-tema yang koheren, dan menyimpulkan makna temuan (Braun & Clarke, 2006). 

Untuk menjaga validitas, dilakukan triangulasi sumber dengan membandingkan data antar subjek yang berbeda 

serta pengecekan ulang oleh peneliti lain (peer debriefing). 



Jurnal Keperawatan Florence Nightingale, Vol. 8, No. 2, Desember (2025):  pp. 135-141  

 

137 Rismawati et al 

 

Penelitian ini telah memperoleh persetujuan etik secara lisan dan tertulis dari masing-masing 

narasumber dan institusi pendidikan, dan seluruh identitas subjek dijaga kerahasiaannya sesuai prinsip etika 

penelitian kualitatif (Sugiyono, 2015) 

 

3. HASIL  

Berdasarkan hasil wawancara dengan lima narasumber yang terdiri dari tokoh agama dan profesional 

medis di wilayah Sumedang, ditemukan bahwa praktik khitan pada anak perempuan kini tidak lagi dianjurkan, 

baik dari perspektif agama maupun medis. Narasumber dari kalangan tokoh agama menyampaikan bahwa 

menurut mazhab Syafi’i, hukum khitan perempuan adalah sunnah, bukan wajib, dan dapat ditinggalkan jika 

menimbulkan mudarat. Sedangkan narasumber dari kalangan medis secara tegas menyatakan bahwa khitan 

perempuan (Female Genital Mutilation/FGM) tidak memiliki manfaat kesehatan dan dapat menimbulkan 

risiko serius seperti infeksi, perdarahan, dan trauma psikologis. 

 

3.1. Perbandingan Pandangan Tokoh Agama dan Profesional Medis terhadap (FGM) 

Tabel 1. Perbandingan Pandangan Tokoh Agama dan Profesional Medis terhadap Female Genital Mutilation 

(FGM) 

Perspektif Hukum/Praktik Khitan Perempuan Pandangan Umum 

Tokoh Agama di 

Masyarakat 

Sunnah (tidak wajib), boleh ditinggalkan 

jika membahayakan 

Hanya boleh dilakukan oleh tenaga 

ahli/profesional 

Tokoh Agama di 

Pondok Pesantren 

Khitan perempuan sunnah, tidak wajib Biasanya dipengaruhi oleh budaya 

lokal 

Dokter Khitan Tidak dianjurkan, lebih banyak risiko dari 

pada manfaat 

Bukan tindakan medis yang 

direkomendasikan 

Bidan Desa 

Naluk 

Tidak diajarkan dalam pendidikan medis 

sejak 2009 

Berisiko infeksi dan trauma 

Bidan RSUD Tidak memiliki manfaat medis, 

dilarang oleh Kemenkes, praktik 

berpotensi melanggar hak anak dan 

kesehatan reproduksi 

Dianggap sebagai bentuk kekerasan, 

dilarang secara medis dan hukum 

Berdasarkan data dalam Tabel 1, tokoh agama dari masyarakat umum dan pondok pesantren sepakat 

bahwa khitan perempuan hukumnya sunnah, bukan wajib, dan dapat ditinggalkan jika menimbulkan mudarat 

atau risiko bahaya. Mereka juga menekankan bahwa jika tetap dilakukan, khitan sebaiknya dilakukan oleh 

tenaga medis yang ahli dan terlatih. Sementara itu, kalangan tenaga medis seperti dokter dan bidan 

menunjukkan sikap yang lebih tegas dalam menolak praktik ini. Dokter menyatakan bahwa Female Genital 

Mutilation (FGM) tidak dianjurkan karena risikonya lebih besar dibandingkan manfaatnya, serta tidak 

termasuk dalam tindakan medis yang direkomendasikan. Bidan desa menyampaikan bahwa praktik ini tidak 

pernah diajarkan dalam pendidikan medis sejak tahun 2009, dan dinilai berisiko tinggi menyebabkan infeksi 

dan trauma. Bidan dari RSUD bahkan menekankan bahwa khitan perempuan tidak memiliki manfaat medis, 

dilarang oleh Kementerian Kesehatan, serta berpotensi melanggar hak anak dan kesehatan reproduksi, sehingga 

dianggap sebagai bentuk kekerasan. 

 

3.2. Ringkasan Risiko Medis Female Genital Mutilation (FGM) 

Tabel 2. Ringkasan Risiko Medis Khitan Perempuan (FGM) 

Risiko Kesehatan Penjelasan Singkat 

Infeksi  Karena penggunaan alat tidak steril 

Pendarahan Terutama pada anak dengan gangguan pembekuan 

Trauma Psikologis Anak mengalami ketakutan dan kesakitan ekstrem 

Gangguan Reproduksi Akibat kerusakan pada organ sensitif 

Tabel 2 menyimpulkan risiko-risiko medis yang dapat ditimbulkan oleh praktik khitan perempuan. 

Infeksi menjadi salah satu dampak yang paling umum terjadi, terutama akibat penggunaan alat yang tidak steril. 

Selain itu, risiko pendarahan sangat mungkin terjadi, terlebih pada anak-anak dengan gangguan pembekuan 

darah. Trauma psikologis juga menjadi perhatian penting karena anak perempuan yang menjalani khitan 

umumnya mengalami ketakutan dan rasa sakit yang ekstrem, yang bisa berdampak jangka panjang pada kondisi 

mentalnya. Lebih jauh lagi, praktik ini dapat menimbulkan gangguan reproduksi karena kerusakan yang 

mungkin terjadi pada organ-organ sensitif di area genital. 

 

 

 



Jurnal Keperawatan Florence Nightingale, Vol. 8, No. 2, Desember (2025):  pp. 135-141  

 

138 Rismawati et al 

 

3.3. Perbandingan Regulasi Pemerintah tentang Khitan Perempuan 

Tabel 3. Perbandingan Regulasi Pemerintah tentang Khitan Perempuan 

Tahun Regulasi Status Penjelasan Singkat 

2010 Permenkes No. 1636/2010 Dicabut Memberi panduan teknis khitan perempuan, namun 

dikritik luas 

2014 Permenkes No. 6/2014 Berlaku Melarang praktik khitan perempuan oleh tenaga 

medis resmi 

Pada tahun 2010, Kementerian Kesehatan menerbitkan Permenkes No. 1636 yang berisi panduan 

teknis pelaksanaan khitan perempuan, namun regulasi ini mendapat banyak kritik dari berbagai kelompok 

masyarakat, organisasi kesehatan, dan lembaga internasional sehingga akhirnya dicabut. Kemudian pada tahun 

2014, pemerintah mengeluarkan Permenkes No. 6 yang secara tegas melarang tenaga kesehatan melakukan 

praktik khitan perempuan, sehingga tenaga medis tidak lagi diperbolehkan menjadi pelaksana tindakan yang 

termasuk dalam kategori FGM. Penting dipahami bahwa larangan ini merupakan pembatasan profesi medis, 

bukan larangan hukum secara menyeluruh terhadap praktik khitan perempuan di masyarakat. Kebijakan 

tersebut menjadi langkah signifikan dalam perlindungan anak perempuan dari risiko kesehatan dan pelanggaran 

hak tubuhnya. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa praktik khitan perempuan tidak memiliki 

dasar ilmiah dalam kedokteran, dan regulasi pemerintah melalui pembatasan terhadap tenaga medis 

menunjukkan pergeseran kebijakan menuju upaya pelarangan demi melindungi kesehatan serta hak anak 

perempuan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik khitan perempuan tidak memiliki dukungan kuat dari 

sisi medis dan hanya mendapatkan dukungan terbatas dari sisi agama (hanya sebagai sunnah dan tidak wajib). 

Narasumber dari tokoh agama di Sumedang umumnya menekankan bahwa praktik ini bukan kewajiban dan 

harus dilakukan oleh tenaga profesional jika tetap dilakukan. Di sisi lain, tenaga medis menyatakan bahwa 

tidak ada manfaat klinis dari khitan perempuan dan justru dapat menimbulkan bahaya serius bagi kesehatan 

fisik dan mental anak. 

 

4. DISKUSI  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa perspektif terhadap praktik khitan perempuan sangat 

bervariasi, terutama antara pandangan agama dan profesional medis. Dari sisi agama Islam, khitan perempuan 

dianggap sebagai tindakan sunnah yang sifatnya tidak wajib, berbeda dengan khitan laki-laki yang mayoritas 

ulama anggap wajib. Pandangan ini bersifat ijtihadi atau interpretatif, di mana sebagian mazhab menganggap 

khitan perempuan sebagai sunnah atau mubah, sementara sebagian lainnya tidak merekomendasikan apabila 

tindakan tersebut berpotensi menimbulkan mudarat (Al-Qaradawi, 2001). Prinsip dasar dalam Islam yang 

mengedepankan pencegahan bahaya (Dar’ Al-Mafâsid) dan perlindungan jiwa (Hifzh An-Nafs) mendukung 

sikap yang berhati-hati terhadap praktik ini (As-Suyuthi, 2000). 

Jika dibandingkan dengan konteks negara lain, seperti Mesir dan Maroko, terlihat bahwa otoritas 

keagamaan di negara-negara tersebut telah mengambil posisi yang lebih tegas dengan mengeluarkan fatwa 

yang melarang FGM atas dasar agama. Di Mesir, lembaga-lembaga resmi seperti Al-Azhar menegaskan 

bahwa FGM tidak memiliki dasar kewajiban dalam syariat dan justru bertentangan dengan prinsip menghindari 

kemudaratan terhadap tubuh perempuan. Demikian pula, di Maroko, ulama dan dewan fatwa menolak FGM 

sebagai tradisi yang tidak memiliki legitimasi kuat dalam ajaran Islam dan dinilai merugikan perempuan. 

Perbandingan ini menunjukkan adanya kecenderungan global di kalangan otoritas keagamaan Muslim untuk 

menafsirkan ajaran agama secara lebih protektif terhadap hak dan kesehatan perempuan, sehingga memperkuat 

argumen bahwa praktik khitan perempuan tidak hanya tidak wajib, tetapi juga dapat ditolak atas dasar prinsip 

agama yang lebih fundamental, yaitu penjagaan jiwa dan pencegahan bahaya. 

Meski demikian, pendekatan medis dan etika menjadi sangat penting dalam praktik khitan perempuan. 

Meskipun sebagian tokoh agama membolehkan praktik ini sebagai bagian dari kesunnahan, tenaga kesehatan 

memiliki peran krusial untuk memastikan bahwa tindakan tersebut tidak membahayakan kesehatan dan 

keselamatan anak perempuan (MUI No. 9, 2008). Kolaborasi antara tokoh agama dan tenaga medis sangat 

diperlukan untuk memberikan edukasi kepada masyarakat agar praktik ini dilakukan dengan memperhatikan 

syariat dan prinsip kesehatan modern (Kementerian Kesehatan RI, 2014). 

Namun, dari perspektif medis, khitan perempuan dikategorikan sebagai Female Genital Mutilation 

(FGM), yaitu praktik yang tidak memiliki manfaat kesehatan dan justru menimbulkan risiko serius seperti 

infeksi, perdarahan, dan gangguan psikologis (WHO, 2023). Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) secara tegas 

menolak praktik FGM dan telah mengklasifikasikan berbagai tipe mutilasi berdasarkan tingkat kerusakannya 

(WHO, 2016). Pemerintah Indonesia sendiri telah mencabut regulasi yang sebelumnya mengakomodasi praktik 

ini sebagai bentuk perlindungan terhadap hak anak, sejalan dengan rekomendasi internasional untuk 

menghentikan FGM (UNICEF, 2020). 



Jurnal Keperawatan Florence Nightingale, Vol. 8, No. 2, Desember (2025):  pp. 135-141  

 

139 Rismawati et al 

 

Lebih jauh, praktik khitan perempuan juga dapat dianggap sebagai pelanggaran hak asasi manusia, 

terutama hak atas integritas tubuh, kesehatan, dan reproduksi anak perempuan (OHCHR, WHO, UN Women, 

2020). Berbagai lembaga internasional seperti WHO dan UNICEF menyerukan penghapusan FGM secara 

global, dan penekanan diberikan pada edukasi serta pemberdayaan masyarakat agar keputusan terkait 

praktik ini tidak semata-mata berdasarkan budaya atau tradisi, melainkan berdasarkan kesadaran akan hak 

anak (CEDAW, 1979). 

Penelitian ini juga menemukan dampak negatif yang signifikan akibat praktik khitan perempuan, 

termasuk nyeri hebat, infeksi, kehilangan sensitivitas organ, gangguan fungsi seksual, serta trauma psikologis 

(WHO, 2016). Meskipun sebelumnya terdapat regulasi yang mengatur praktik ini secara ketat, pencabutan 

regulasi tersebut oleh Kementerian Kesehatan RI menunjukkan perubahan kebijakan yang menyesuaikan 

dengan perlindungan hak anak dan kesehatan masyarakat (Kementerian Kesehatan RI, 2014). Oleh karena itu, 

upaya penghapusan praktik ini harus didukung oleh edukasi publik yang intensif dan pendekatan berbasis 

hukum untuk melindungi anak perempuan dari risiko yang tidak perlu (Komnas Perempuan, 2021). 

Dengan demikian, temuan penelitian ini memperkuat pentingnya integrasi antara perspektif agama, 

medis, dan hak asasi manusia dalam memahami dan menangani praktik khitan perempuan di Indonesia. Diskusi 

ini menggarisbawahi perlunya kolaborasi lintas sektor untuk mengedukasi masyarakat dan melindungi hak 

anak, sekaligus menegaskan bahwa praktik ini tidak dapat dipandang secara tunggal hanya dari sudut pandang 

budaya atau agama tanpa mempertimbangkan risiko kesehatan dan hak asasi. 

Selain itu, edukasi lintas sektor yang melibatkan tokoh agama, tenaga kesehatan, pendidik, serta aparat 

penegak hukum menjadi strategi kunci dalam upaya eliminasi FGM. Pendekatan ini memungkinkan 

penyampaian pesan yang konsisten dan saling menguatkan: tokoh agama dapat memberikan penafsiran yang 

menolak praktik berbahaya atas nama ajaran agama, tenaga kesehatan menjelaskan risiko medis dan psikologis, 

sementara pihak hukum menegaskan konsekuensi yuridis praktik FGM. Sinergi ini diharapkan tidak 

hanya meningkatkan pengetahuan masyarakat, tetapi juga mengubah norma sosial dan memperkuat 

perlindungan hak anak, sehingga upaya penghapusan khitan perempuan dapat berjalan lebih efektif dan 

berkelanjutan. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa perspektif terhadap praktik khitan perempuan sangat 

bervariasi, terutama antara pandangan agama dan profesional medis. Dari sisi agama Islam, khitan perempuan 

dianggap sebagai tindakan sunnah yang sifatnya tidak wajib, berbeda dengan khitan laki-laki yang mayoritas 

ulama anggap wajib. Pandangan ini bersifat ijtihadi atau interpretatif, di mana sebagian mazhab menganggap 

khitan perempuan sebagai sunnah atau mubah, sementara sebagian lainnya tidak merekomendasikan apabila 

tindakan tersebut berpotensi menimbulkan mudarat (Al-Qaradawi, 2001). Prinsip dasar dalam Islam yang 

mengedepankan pencegahan bahaya (Dar’ Al-Mafâsid) dan perlindungan jiwa (Hifzh An-Nafs) mendukung 

sikap yang berhati-hati terhadap praktik ini (As-Suyuthi, 2000). 

Dalam kerangka maqasid al-syariah, praktik FGM semakin sulit untuk dipertahankan. Perlindungan 

jiwa (hifzh al-nafs) menuntut pencegahan tindakan yang berpotensi menyebabkan nyeri, infeksi, atau 

komplikasi jangka panjang. Perlindungan akal (hifzh al-‘aql) dan keturunan (hifzh al-nasl) juga relevan, karena 

FGM berisiko mengganggu kesehatan mental, fungsi seksual, dan kualitas kehidupan reproduksi perempuan. 

Bahkan, perlindungan agama (hifzh al-din) dan harta (hifzh al-mal) dapat dimaknai sebagai upaya menghindari 

praktik yang tidak memiliki dasar kewajiban syar’i namun menimbulkan kerusakan dan beban biaya akibat 

komplikasi medis. Dengan demikian, jika ditimbang dengan prinsip maqasid, praktik FGM lebih dekat dengan 

tindakan yang seharusnya ditolak karena bertentangan dengan tujuan utama syariah untuk menghadirkan 

kemaslahatan dan menolak kemudaratan. 

Meski demikian, pendekatan medis dan etika menjadi sangat penting dalam praktik khitan perempuan. 

Meskipun sebagian tokoh agama membolehkan praktik ini sebagai bagian dari kesunnahan, tenaga kesehatan 

memiliki peran krusial untuk memastikan bahwa tindakan tersebut tidak membahayakan kesehatan dan 

keselamatan anak perempuan (MUI No. 9, 2008). Kolaborasi antara tokoh agama dan tenaga medis sangat 

diperlukan untuk memberikan edukasi kepada masyarakat agar praktik ini dilakukan dengan memperhatikan 

syariat dan prinsip kesehatan modern (Kementerian Kesehatan RI, 2014). 

Namun, dari perspektif medis, khitan perempuan dikategorikan sebagai Female Genital Mutilation 

(FGM), yaitu praktik yang tidak memiliki manfaat kesehatan dan justru menimbulkan risiko serius seperti 

infeksi, perdarahan, dan gangguan psikologis (WHO, 2023). Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) secara tegas 

menolak praktik FGM dan telah mengklasifikasikan berbagai tipe mutilasi berdasarkan tingkat kerusakannya 

(WHO, 2016). Pemerintah Indonesia sendiri telah mencabut regulasi yang sebelumnya mengakomodasi praktik 

ini sebagai bentuk perlindungan terhadap hak anak, sejalan dengan rekomendasi internasional untuk 

menghentikan FGM (UNICEF, 2020). 

Lebih jauh, praktik khitan perempuan juga dapat dianggap sebagai pelanggaran hak asasi manusia, 

terutama hak atas integritas tubuh, kesehatan, dan reproduksi anak perempuan (OHCHR, WHO, UN Women, 

2020). Berbagai lembaga internasional seperti WHO dan UNICEF menyerukan penghapusan FGM secara 



Jurnal Keperawatan Florence Nightingale, Vol. 8, No. 2, Desember (2025):  pp. 135-141  

 

140 Rismawati et al 

 

global, dan penekanan diberikan pada edukasi serta pemberdayaan masyarakat agar keputusan terkait 

praktik ini tidak semata-mata berdasarkan budaya atau tradisi, melainkan berdasarkan kesadaran akan hak 

anak (CEDAW, 1979). 

Penelitian ini juga menemukan dampak negatif yang signifikan akibat praktik khitan perempuan, 

termasuk nyeri hebat, infeksi, kehilangan sensitivitas organ, gangguan fungsi seksual, serta trauma psikologis 

(WHO, 2016). Meskipun sebelumnya terdapat regulasi yang mengatur praktik ini secara ketat, pencabutan 

regulasi tersebut oleh Kementerian Kesehatan RI menunjukkan perubahan kebijakan yang menyesuaikan 

dengan perlindungan hak anak dan kesehatan masyarakat (Kementerian Kesehatan RI, 2014). Oleh karena itu, 

upaya penghapusan praktik ini harus didukung oleh edukasi publik yang intensif dan pendekatan berbasis 

hukum untuk melindungi anak perempuan dari risiko yang tidak perlu (Komnas Perempuan, 2021). 

Dengan demikian, temuan penelitian ini memperkuat pentingnya integrasi antara perspektif agama, 

medis, dan hak asasi manusia dalam memahami dan menangani praktik khitan perempuan di Indonesia. Diskusi 

ini menggarisbawahi perlunya kolaborasi lintas sektor untuk mengedukasi masyarakat dan melindungi hak 

anak, sekaligus menegaskan bahwa praktik ini tidak dapat dipandang secara tunggal hanya dari sudut pandang 

budaya atau agama tanpa mempertimbangkan risiko kesehatan dan hak asasi. Posisi maqasid al-syariah yang 

menekankan perlindungan jiwa, akal, keturunan, agama, dan harta dapat menjadi landasan normatif yang kuat 

bagi ulama, pembuat kebijakan, dan tenaga kesehatan untuk menolak praktik FGM dan mendorong kebijakan 

eliminasi yang lebih tegas dan berkeadilan gender 

 

5. KESIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik khitan perempuan di Indonesia merupakan isu yang 

kompleks karena berkaitan dengan ajaran agama, budaya, dan kesehatan. Berdasarkan latar belakang yang 

mengungkap perdebatan hukum agama dan risiko kesehatan, hasil wawancara dengan tokoh agama dan tenaga 

medis memperlihatkan adanya perbedaan pandangan. Tokoh agama umumnya menganggap khitan perempuan 

sebagai sunnah yang tidak wajib, bahkan dapat ditinggalkan jika berisiko. Sebaliknya, tenaga medis 

menyatakan bahwa khitan perempuan tidak memiliki manfaat kesehatan, berpotensi membahayakan anak, dan 

tidak dianjurkan secara medis maupun hukum. Oleh karena itu, diperlukan langkah kebijakan yang lebih 

konkrit, antara lain: penyelenggaraan pelatihan rutin bagi bidan, tenaga kesehatan, dan tokoh agama mengenai 

dampak medis dan psikososial FGM; integrasi materi FGM dalam kurikulum kesehatan reproduksi wanita di 

institusi pendidikan kesehatan; penguatan regulasi dan pengawasan terhadap praktik FGM di fasilitas 

kesehatan; serta pelaksanaan kampanye berbasis komunitas yang melibatkan pemuka agama, tokoh 

masyarakat, dan organisasi perempuan untuk mengubah norma sosial dan meningkatkan kesadaran bahwa 

khitan perempuan adalah praktik berisiko yang perlu dihentikan. Temuan ini menegaskan bahwa pemahaman 

agama yang kontekstual dan bukti medis yang kuat perlu dikolaborasikan dalam pendekatan terhadap praktik 

ini, sesuai dengan tujuan penelitian untuk memahami persepsi serta dampak khitan perempuan dari berbagai 

perspektif 

 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh individu dan institusi yang 

telah memberikan dukungan dan kontribusi dalam pelaksanaan penelitian ini. Secara khusus, apresiasi 

diberikan kepada para narasumber dari kalangan tokoh agama di Ketib dan Pondok Pesantren Al-

Hikamussalafiyyah Sukamantri, serta tenaga medis dari Desa Naluk, RSUD Umar Wirahadikusuma, dan Klinik 

Sunat Rokifun Binokasih yang telah bersedia meluangkan waktu, berbagi informasi, dan memberikan 

perspektif yang sangat berharga bagi kelengkapan data penelitian ini. Partisipasi aktif dan keterbukaan dari 

seluruh pihak sangat berperan penting dalam keberhasilan pengumpulan data serta analisis temuan penelitian. 

 

REFERENSI  
As-Syūṭī, J. (2021). Al-asybāh wa an-naẓāʾir fī an-naḥwī: Al-juzʾ al-rābiʿ. Perpustakaan Menjangkau 

Masyarakat. https://bintangpusnas.perpusnas.go.id/konten/BK15670/al-asybah-wa-an-nazhair-fi-an-

nahwi-al-juz-ar-rabi 

Azizah, A. (2020). Status hukum khitan perempuan (Perdebatan pandangan ulama dan Permenkes RI No. 

1636/MENKES/PER/XI/2010). Musawa: Jurnal Studi Gender dan Islam, 19(2), 173–186. 

https://doi.org/10.14421/musawa.2020.192.173-186 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 

3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches (4th ed.). 

Sage Publications. 

Dāwūd, A. (2001). Sunan Abī Dāwūd (A. M. al-Sindī, Ed.). Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 



Jurnal Keperawatan Florence Nightingale, Vol. 8, No. 2, Desember (2025):  pp. 135-141  

 

141 Rismawati et al 

 

Gusnanda, G., & Wijaya, R. (2017). Khitan pada wanita dalam tinjauan hadis dan medis. Al-Qudwah, 1(1), 

75–89. https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/alqudwah/article/download/22855/10487 

Guidelines Review Committee. (2016). WHO guidelines on the management of health complications from 

female genital mutilation. World Health Organization. 

https://www.who.int/publications/i/item/9789241549646 

Hermanto, A. (2017). Khitan perempuan antara tradisi dan syari’ah. Kalam, 10(1), 257–294. 

https://doi.org/10.24042/klm.v10i1.343 

Hornor, G. (2025). Female genital mutilation and cutting: Essentials for pediatric nurse practitioners. Journal 

of Pediatric Health Care, 39(1), 112–121. https://doi.org/10.1016/j.pedhc.2024.07.010 

Jaya, V. A. F., Kim, Y., & Kang, M. (2024). Cutting through complexity: An intersectional analysis of female 

genital cutting in Indonesia. Women’s Studies International Forum, 104, 102906. 

https://doi.org/10.1016/j.wsif.2024.102906 

Kementerian Kesehatan Republik Indonesia. (2014). Peraturan Menteri Kesehatan Republik Indonesia Nomor 

6 Tahun 2014 tentang pencabutan Peraturan Menteri Kesehatan Nomor 

1636/MENKES/PER/XI/2010. 

Majelis Ulama Indonesia. (2008). Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 9 Tahun 2008 tentang khitan 

perempuan. https://fatwamui.com/storage/400/Hukum-Pelarangan-Khitan-Terhadap-Perempuan.pdf 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd 

ed.). Sage Publications. 

Mulongo, P., Rowland, A., & McAndrew, S. (2023). Female genital mutilation. In Gender-based violence: A 

comprehensive guide (pp. 271–284). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-

3-031-14494-8_15 

Qaradhawi, Y. (2002). Fatwa-fatwa kontemporer (A. Yasin, Trans.). Gema Insani Press. 

Rahmawati, E. S., & Maknun, L. (2017). Khitan perempuan dalam Fatwa MUI No. 9A Tahun 2008 dan 

Permenkes No. 6 Tahun 2014 perspektif maqashid al-syari’ah. Egalita, 12(2). 

https://doi.org/10.18860/egalita.v12i2.7939 

Santi, S. (2006). Khitan perempuan: Legitimasi agama dan budaya atas kekerasan dan pengendalian tubuh 

perempuan. Forum Ilmiah Indonusa, 3(1). 

Shaamash, A. H., & Eskandar, M. A. (2025). A narrative review on the practice of genital mutilation among 

Arab adolescent females and a case report on a large clitoral epidermal inclusion cyst. International 

Journal of Surgery Case Reports, 126, 110752. https://doi.org/10.1016/j.ijscr.2024.110752 

Sugiyono. (2015). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Systematic reviews to inform the update of the World Health Organization’s guidelines on female genital 

mutilation: Request for proposals (RFP). (n.d.). World Health Organization. 

Tønnessen, L., & al-Nagar, S. (2024). Politicization of international aid: Religious responses to criminalizing 

female genital mutilation in Sudan. Women’s Studies International Forum, 105, 102943. 

https://doi.org/10.1016/j.wsif.2024.102943 

World Health Organization. (2016). WHO guidelines on the management of health complications from female 

genital mutilation. https://www.who.int/publications/i/item/9789241549646 


